

السم الماوة: سورة المضاجع

من سلسلة: (آيات تتلي □

لفضيلة (الشيغ: عمرو (الشرقاوي□



إنتاج فريق التفريغ بشبكة الطريق إلى الله



اسم المادة: سورة المضَاجِع من سلسلة: آيات تتلى لفضيلة الشيخ: عمرو الشرقاوي

ر ابط المادة: https://way2allah.com/khotab-item-188417.htm

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب هدئ وذكرى لأولي الألباب، وأودعه من العجائب العجب العجاب، وجعله حالياً بالأحرف السبعة وكمال الشرعة وفصل الخطاب، والصلاة والسلام على النبي الأواب مبلغ الكتاب وعلى الآل والأصحاب صلاةً تدوم إلى يوم الحساب، ويكون لنا بها عند الله زلفى وحسن مآبٍ، وبعد ..

فإن الله –عز وجل– أنزل هذا القرآن ليتلي، وأنزله هدايةً للناس كما قال الله –سبحانه وتعالى–: "إنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَٰذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءِ مِوَأُمِوْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* وَأَنْ أَتْلُوَ الْقُرْآنَ يِ" النمل ٩٢:٩١، وقال الله -عز وجل- عن صفات عباد الرحمن: "يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ" البقرة: ١٢١، وقال الله –تبارك وتعالى–: "إنَّ هٰذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ هَمُمْ أَجْرًا كَبيرًا \* وَأَنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا هَمُمْ عَذَابًا أَلِيمًا" الإسراء ٢٠:٩ ، وقد كان النبي –صلى الله عليه وآله وسلم– يكثر من تلاوة القرآن على أصحابه، فكان النبي –صلى الله عليه وآله وسلم– يقرأ القرآن في الصلاة، وكان يسمع القرآن من الصحابة، وكان يتلو القرآن على أصحابه –صلوات الله وسلامه عليه-، فالنبي –عليه الصلاة والسلام-كان يقرأ القرآن في الصلاة وهذا أمرٌ معروف، كان النبي -عليه الصلاة والسلام- يقرأ القرآن في الصلاة، وكان النبي -صلى الله عليه وسلم- يقرأ القرآن على المنبر كما قالت بعض الصحابيات -رضي الله تعالى عنهن- أنها أخذت سورة ق من فم النبي -صلى الله عليه وسلم- وهو يتلوها على المنبر يوم الجمعة، وكان النبي –صلى الله عليه وسلم– يسمع القرآن من الصحابة كما سمع من عبد الله بن مسعود وقال له: اقرأ على، فقال عبد الله: كيف اقرأ وعليك أنزله الله؟ فقال له النبي -صلى الله عليه وسلم-: إني أحب أن أسمعه من غيري، فقرأ عليه عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه وأرضاه- فواتح سورة النساء حتى وصل إلى قول الله -عز وجل-: "فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هُؤُلَاءِ شَهيدًا". النساء: ١٤ فقال له النبي -صلى الله عليه وسلم-: حسبك، ثم نظر إليه عبد الله قال: فإذا عيناه تذرفان -صلوات الله وسلامه عليه- لأنه استحضر هذا الموقف العظيم، "فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةِ بِشَـهيدِ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هٰؤُلاءِ -يعنى على هذه الأمة- شَـهيدًا \* يَوْمَئِذِ يَوْدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّىٰ هِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا" النساء٤١٤، وطلب النبي –صلى الله عليه وسلم– من أبي بن كعب أن يقرأ عليه –يعني أن يقرأ النبي –صلى الله عليه وسـلم– على أبي سـورة البينة– "لَمْ يَكُن الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْـرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّىٰ تَأْتِيَهُمُ الْبَيّنَةُ" البينة: ١، وسمع النبي –صلى الله عليه وسلم– القرآن من أبي موسى الأشعري –رضي الله عنه وأرضاه– وم<mark>دح</mark> تلاوته وقراءته –رضيي الله عنه وأرضاه–، وقال لقد أوتي مزماراً من مزامير آل داود، فالنبي –عليه الصلاة والسلام–كانت حياته متعلقة



بالقرآن، لأن الله –عز وجل– أرسـله لكي يتلو هذا القرآن وجعله مبيناً لهذا القرآن كما قال الله –تبارك وتعالى–: "وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاس مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ" النحل:٤٤.

وكان النبي -صلى الله عليه وسلم- يكثر من تلاوة بعض الآيات والسور، فمن السور التي كان النبي -صلى الله عليه وسلم- يكثر قراءتها؛ أعظم سورة في القرآن الكريم وهي سورة الفاتحة، هذه السورة العظيمة التي كان النبي -صلى الله عليه وسلم- يكرر قراءتها على أصحابه، بل إن الصلاة لا تصح إلا بسورة الفاتحة، أي صلاة يصليها الإنسان لابد أن يقرأ فيها سورة الفاتحة، وهي السورة التي لا يمكن أن يقوم غيرها مقامها، يعني الذي لا يستطيع أن يقرأ سورة الفاتحة -يستطيع أن يتعلم سورة الفاتحة ولا يتعلم سورة الفاتحة- فإن صلاته باطلة، فإن صلاته باطلة، فلذلك سورة الفاتحة هي أعظم سورة في القرآن، وهي الجامعة لمعاني القرآن الكريم، ولذلك صُدِّرَ بَمَا الكتاب العزيز، افتتح بَمَا الكتاب العزيز، وتعرب أسماء سورة الفاتحة، ما شاء الله -تبارك وتعالى-.

وكان النبي -صلى الله عليه وسلم- يكرر بعض الصور أيضاً فكان النبي -عليه الصلاة والسلام- مثلاً يقرأ في صلاة الصبح من يوم الجمعة سورتي السجدة والإنسان، وكان النبي -صلى الله عليه وسلم- يقرأ سورتي "سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى" وسورة "هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ" يوم الجمعة، وكان النبي -صلى الله عليه وسلم- يحث أصحابه على قراءة سورة الجمعة، وكان النبي -صلى الله عليه وسلم- يعث أصحابه على قراءة سورة الحلك كل يوم، وكان النبي -صلى الله عليه وسلم- أو وردت آثار عن بعض السلف أنهم كانوا يقرأون سورة الكهف.

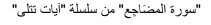
فهناك سور كان النبي -صلى الله عليه وسلم- يكثر من تردادها وتكرارها وقراءتها؛ سورة الكافرون، سورة الإخلاص، المعوذتان، كان النبي الله عليه وسلم- تلاوته على أصحابه فإن العناية به الصلاة والسلام- يكرر قراءة هذه السور. ولا شك أن ماكرر النبي -صلى الله عليه وسلم- على أصحابه آكد من العناية بغيره، لماذا؟ لأن تكرار النبي -صلى الله عليه وسلم- على أصحابه آكد من العناية بغيره، لماذا؟ لأن تكرار النبي -صلى الله عليه وسلم- ليكرر هذه السور له حكمة، ماكان النبي -عليه الصلاة والسلام- ليكرر هذه السور إلا لما تحويه من عظيم المعاني، من عظيم المعاني التي يريد ربنا -سبحانه وتعالى- أن يوصلها لنا.

من السور التي كان النبي –صلى الله عليه وسلم– يكثر من قراءها وتلاوها سورة السجدة، فقد ثبت أن النبي –صلى الله عليه وسلم– كان يقرأ سورة السجدة في صلاة الصبح من يوم الجمعة. كان النبي –عليه الصلاة والسلام– كل يوم جمعة يقرأ سورتي السجدة والإنسان على أصحابه –رضوان الله تبارك وتعالى عليهم–.

## القرآن المكي والقرآن المديي

طيب سورة السجدة من السور العظيمة التي كان النبي –صلى الله عليه وسلم– يُكرر قراءها على أصحابه، ولذلك فإن العناية بتدبر معانيها وتفهم مقاصدها من المهمات التي ينبغي على كل مسلم أن يحرص عليها، أن يحرص على تفهم معاني هذه السورة، هذه السورة العظيمة سورة السجدة سورة مكية، وقد سبق وقلنا أن الفرق بين القرآن المكي والقرآن المدني أن القرآن المكي ما نزل بعد الهجرة، والقرآن المدني ما نزل بعد الهجرة النبي –عليه الصلاة والسلام– فهي سورة مكية، وأي سورة نزلت بعد هجرة النبي –عليه الصلاة والسلام– فهي سورة مدنية.

طيب، ما الفائدة التي تترتب على معرفة المكي والمدني؟ القرآن المكي له خصائص، والقرآن المدني له خصائص، ومع ذلك فإن خصائص القرآن المكي وخصائص القرآن المدني هي ممتزجة في كتاب الله –تبارك وتعالى– امتزاجاً عجيباً، يعني أنت لا تجد فصل في كتاب الله، إن ده قرآن مكى على بعضه وده القرآن المدنى على بعضه، لا، وإنما تجد في كتاب الله –عز وجل– أن القرآن المكى ممتزج بالقرآن المدنى، القرآن





المكي متصل بالقرآن المدني، تجد سور مكية ثم سور مدنية ثم سور مكية ثم سور مدنية وهكذا، ومع ذلك فإن القرآن العظيم قد احتفظ بجذالته وفصاحته وبيانه على امتداد هذه الأوقات التي نزل فيها مدة ثلاثِ وعشرين سنة.

معرفة المكي والمدني يفيدنا أيضاً في معرفة الأحكام الشرعية، لأن مسألة الناسخ والمنسوخ، الناسخ لابد أن يكون متأخراً عن المنسوخ، فمعرفة أيضاً القرآن المكي والقرآن المدني يفيدنا في معرفة الأحكام الشرعية، أحياناً معرفة المكي والمدني يفيد الإنسان في معرفة معاني كلام الله –سبحانه وتعالى–، أحياناً القرآن المكي والمدني يفيد الإنسان في تقوية المعنى الذي ذهب إليه، وفي ترجيح بعض المعاني على بعض، فلذلك معرفة المكي والمدني من الأمور المهمة، ولذلك نحن نقول في كل سورةٍ من سور القرآن هي سورة مكية أو سورة مدنية.

سورة السجدة من السور المكية، يعني من السور التي نزلت على النبي -صلى الله وعلى آله وسلم- قبل هجرته -عليه الصلاة والسلام-، وهي من اللواميم، العلماء بيذكروا ألقاب لبعض السور، بعض السور على بعضها كده، فالعلماء بيطلقوا عليها لقب، فيقول سور الحواميم اللي هي دوات "الم"، والطواسين اللي هي "طس" أو "طسم" وهكذا.

فسورة السجدة من اللواميم، وسور اللواميم تنقسم إلى قسمين، سور مكية وصورٌ مدنية، السور المكية جاءت وِلَاءً يعني جاء بعضها وراء بعض، اللي هي سورة العنكبوت وسورة الروم وسورة لقمان وسورة السجدة، و"الم" المدنية جاءت في أول كتاب الله -تبارك وتعالى-، "الم" المقرة و"الم" آل عمران، ومن عجائب ولطائف اللواميم، أن الله -سبحانه وتعالى- افتتح أولها كما افتتح آخرها، يعني فيه تشابه كبير بين أول سورة افتتحها الله حز وجل- بـ "الم" اللي هي سورة البقرة وبين آخر سورة في "الم" اللي هي سورة السجدة، الله حز وجل- يقول في سرورة البقرة: "الم \* دُلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فيه مُدًى لِلْمُتَّقِينَ" ويقول في هذه السورة المباركة: "الم \* تَنزيلُ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فيه مِن رَبِّ الله الكرام أن القرآن لا ريب فيه، من أول نزوله إلى آخر نزوله، سورة البقرة من أول ما نزل في المدينة، من أول ما النبي -صلى الله عليه وسلم في المدينة-، سورة البقرة، سورة آل عمران من السور المدنية، ومع ذلك افتتح الله -عز وجل- سورة البقرة أول القرآن أول السور المدنية التي نزلت من أوائل يعني ما نزل عن النبي -عليه الصلاة والسلام- في المدنية التي نزلت من أوائل يعني ما نزل عن النبي -عليه الصلاة والسلام- في المدنية القي نزلت من أوائل يعني ما نزل عن النبي -عليه الصلاة والسلام- في المدنية القي الله -عز وجل- أيضاً هذه السورة المباركة؛ سورة السجدة بقوله -تعالى-: "الم \* تَنزيلُ بقوله: "الم \* ذُلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبٌ فيه مِن رَبٌ الْعَالَمِينَ".

## أسماء سورة السجدة

السجدة لها عدة أسماء، لأن بعض السور يكون لها اسم، وبعض السور يكون لها اتنين، بعض السور يكون لها تلاتة، وبعض السور يكون لها أكثر من اسم، يعني المسألة في تسمية السور أو القضية في تسمية الصور هي قضية اجتهادية، يعني ممكن بعض العلماء يوجد أو يقول اسم لسورة من سور القرآن، وممكن يكون الاسم ده ثابت عن أصحاب النبي الصلاة والسلام -، وممكن يكون الاسم ده ثابت عن أصحاب النبي الصلاة والسلام -، فالأمر في تسمية السور أمر واسع.

سورة السجدة من السور التي لها أكثر من اسم، يعني ليس لها اسم واحد، وإنما لها أكثر من اسم، فيه سور أحياناً بيكون لها اتنين، زي سورة مثلاً القتال وسورة محمد، زي سورة غافر وسورة المؤمن، زي سورة الإسراء وسورة بني اسرائيل، ممكن يكون السورة لها أكتر من اسم، يعني أسماء كثيرة جداً زى سورة الفاتحة.

وسورة السجدة أيضاً من السور التي تعددت أسماؤها، فمن تسميات سورة السجدة؛ سورة السجدة، وهذا هو أشهر أسماء سورة السج<mark>دة،</mark> اسم السجدة أو سورة السجدة هي أشهر أسماء سورة السجدة، ولذلك حتى في المصاحف نحن نقرأ سورة السجدة، والسجدة حالٌ



للساجد، السجدة حال للساجد، مكونٌ من وضع الأعلى في الأدنى، السجود هو عبارة عن وضع أعلى ما في الإنسان وأشرف ما في الإنسان في أدنى شيء اللي هو الأرض، وهذا يوحي بكمال الخضوع، الإنسان قد يخضع، لكن قد يخضع بالانحناء، وقد يخضع بالركوع، وقد يخضع بأن يجثو على ركبته، لكن أكمل حالٍ للخضوع أن يسجد الإنسان، أكمل حالٍ للخضوع أن يسجد الإنسان، ولذلك جعل الله عز وجل السجود أعظم أفعال وجل السجود باب القرب، كما قال الله سبحانه وتعالى =: "وَاسْجُدُ وَاقْتُرِب" العلق: ١٩، وجعل الله عز وجل السجود أعظم أفعال الصلاة بإطلاق، أعظم أفعال الصلاة بإطلاق سورة الفاتحة، وأعظم فعل في الصلاة السجود، ولذلك ربنا سبحانه وتعالى به على ذلك؛ نبه على أهمية السجود، السجود مش مجرد حالة تركيبية للإنسان، مش مجرد حالة تركيبية للإنسان، الإنسان ربنا سبحانه وتعالى خلق أعضاءه، وأحسن هذا الخلق وسواه وعدله سبحانه وتعالى –، ولذلك حين يؤمر الإنسان بأن يضع أعلى ما فيه في الأرض فهذا لابد أن يتخذ الإنسان من هذا الحال معنى مش مجرد إن سبحانه وتعالى –، ولذلك حين يؤمر الإنسان بأن يضع أعلى ما فيه في الأرض فهذا لابد أن يتخذ الإنسان من هذا الحال معنى مش مجرد الرب سبحانه وتعالى – مثل قمة الخضوع فقط لأن ممكن الإنسان يخضع لأحد غير الرب سبحانه وتعالى – لكن ده هو السجود الذي يجعل الإنسان أقرب ما يكون من الرب سبحانه وتعالى –، كما قال النبي حصلى الله عليه وسلم –: "أقْرَبُ ما يكونُ العبُدُ مِن رَبِه، وهو ساجِدٌ" ، مع إن ده أدى شيء، لكن هذا هو الذي يفتح على قال النبي سبحانه وتعالى –، معاني القرب من حضرة الرب سبحانه وتعالى –، معاني القرب من حضرة الرب عسبحانه وتعالى –، ولذلك الإنسان إذا تأمل في هذا الاسم العظيم في اسم السجدة إذا تأمل في هذا الحال الذي يكون فيه، فإن قلبه العلى عبنه.

سورة السجدة وآية السجدة تحديداً هي آيةٌ محورية في هذه السورة، آية السجدة هي آيةٌ محورية في سورة السجدة، وسيأتي إن شاء الله – تعالى– الحديث عنها.

## فضائل سورة السجدة

سورة السجدة كما قلنا لها فضائل، فمن فضائل سورة السجدة أن النبي -صلى الله عليه وآله وسلم-كان يقرؤها في صلاة الصبح يوم الجمعة مع سورة الإنسان، وورد في بعض الأحاديث -وإنكان في سندها شيء- لكن ورد في بعض الأحاديث أن النبي -صلى الله عليه

۱ صحیح مسلم



<sup>&</sup>quot;سورة المضاجع" من سلسلة "آيات تتلى"

وسلم – كان لا ينام حتى يقرأ هذه السورة، كان لا ينام حتى يقرأ سورة السجدة، وطبعا هذه تشترك مع سورة الملك، سورة السجدة ثلاثين آية، ثلاثين آية على قول أكثر أهل العد أن سورة السجدة هي ثلاثون آية، هي ثلاثون آية. آية.

سورة السجدة كسائر اللواميم، تحتفي بالقرآن، يعني لو تأملنا كده في السور اللواميم سنجد سورة العنكبوت، سورة العنكبوت تحتفي بالقرآن في بيانه، ولذلك سورة العنكبوت فيها سورة المثل العجيب، سورة المثل العجيب "مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ اتَّخَذَتُ بَيْتًا" العنكبوت: ١٤، فهي تحتفي بالقرآن في بيانه، وسورة الروم من اللواميم تحتفي بالقرآن في أنبائه: "الم \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ" الروم ١:٣، وسورة لقمان تحتفي بالقرآن في حكمته، وسورة السجدة تحتفي بالقرآن في أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ" الروم ١:٣، وسورة لقمان تحتفي بالقرآن في حكمته، وسورة السجدة تحتفي بالقرآن في أثر المتصل بالقرآن، لأن سورة السجدة تُعَرِّف المتصل بالقرآن بالحقائق، الحقائق العليا، ليسجد خاضعاً حق السجود وليكون إماماً: "وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا ﴿ وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ" السجدة: ٢٠ كما قال الله –سبحانه وتعالى – في السورة.

سورة السجدة هي سورة التعريف بالحقائق، تعرف الإنسان بحقيقته، وبحقيقة من أنشأه وخلقه، وبحقيقة المصير الذي يصير إليه، وبحقيقة ما يطلب إن كان صادقاً، سورة السجدة تُعرِّف بسمو الكتاب في ثلاث نواح:

- في سمو مصدرك، سورة السجدة تتحدث عن سمو القرآن، سمو المصدر، "الم \* تَنزِيلُ الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ الْعَالَمِينَ" السجدة ١٠٠٠ - وتعرف بسمو الكتاب في جوهره، يعني سمو الكتاب في ذاته، قال الله -تعالى-: "أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ۚ بَلْ هُوَ الْحُقُّ "السجدة: ٣، فهذا سمو الكتاب في ذاته في جوهره، "وَبِالْحُقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحُقِّ نَزَلَ" الإسراء: ١٠٥٥.

- وتعرف سمو الكتاب في أثره، كما قال الله -تعالى-: "لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ" المؤمنون: ٩٤، ولذلك لما " ... ذُكِّرُوا كِمَا خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَكِيمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ" السجدة: ١٥. هذه الآية العظيمة التي سنقف عندها إن شاء الله تعالى.

سورة السجدة هي واسطة العقد، هي واسطة العقد في هذه السور المباركة، وآية السجدة من سورة السجدة واسطة العقد من سورة السجدة، واسطة العقد المرأة إذا لبست عقد، فإن أنفس جوهر في العقد يكون في وسطه، واحنا قلنا إن سورة السجدة تلاتين آية، الآية رقم ١٥ هي آية السجدة، "إِنَّا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا كِمَا خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ١٥ فهي تجمع بين أثر القرآن وثمرته على الذين آمنوا به، وفيها تعريضٌ بمن تشكك في القرآن، وزعم أنه مفترى من دون الله، ومن شكك في البعث.

ســورة الســجدة عجيبةً في نظمها، عجيبةً في بيانها، ولذلك ينبغي علينا أن نحرص تأملها، وعلى تدبرها وعلى التعرف على تلك الســورة العظيمة، التي هي كما قلنا من قسم اللواميم، واللواميم من قسم المثاني.

القرآن أربع أقسام، سبع الطوال، المئين، المثاني، المفصل. المفصل من سورة الحجرات أو سورة ق أو سورة القتال على الخلاف المعروف، لكن هذه من قسم المثاني من القسم الثالث، من كتاب الله -سبحانه وتعالى-، وإنما سمي هذا القسم بالمثاني لأنه يتكرر، لأنه يتكرر، فهذه السورة المباركة هي من هذا القسم؛ قسم المثاني، "الله نزَل أَحْسَنَ الحُدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَاكِمًا مَّثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَجَّمُمْ ثُمُّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوجُمْمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللهِ وَلَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُضْلِلِ الله فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ " الزمر: ٢٣، أسأل الله أن يهدينا للطائف هذا القرآن العزيز، وأن يجعلنا من العاملين به ومن أهله في الدنيا والآخرة، وصلى الله على سيدنا محمدٍ وآله والحمد لله رب العالمين.

